2022.07

Drum Institute of Liberal Arts Newsletter

# 卸新任校長交接陳定銘校長

◎本刊訊

数文理學院卸新任校長交接典禮於 7月31日在海印三昧舉行,學校董事 長法鼓山方丈和尚果暉法師監交印信、 頒發校長聘書,由本校學群長陳定銘教 授接任第3任校長。交接典禮以露天音樂 會的方式呈現,由新逸交響樂團、悅音 合唱團、法鼓合唱團等優美的演奏與演 唱獻上祝福。學校同仁特別製作感謝影 片致贈惠敏校長,本校第1任籌備處主任 李志夫教授亦應邀特地前來,許多畢業 校友也返校參與,現場500多位嘉賓一同 觀禮見證。

惠敏校長帶領本校15個年頭,致詞時以 「感恩、懺悔、祝福」總結,並向大眾合 掌深深致謝。惠敏法師自1992年受聖嚴師 父所託, 進入法鼓山大學院教育體系迄今 正好屆滿三十年,期間推動佛學與數位資



▲ 本校卸新任校長交接典禮由學校董事長法鼓山方丈和尚果暉法師(中)監交印信, 右為卸任校長惠敏法師,左為新任校長陳定銘教授。(李東陽、張曜鐘攝)



訊整合,將大藏經數位化並廣為流通,可 謂劃時代之貢獻。同時亦推動佛學研究國 際化,曾在校舉辦素有「佛學奧林匹克」 美譽之IABS國際佛學會議,近年則結合 佛學與科技,比如腦科學研究、安寧療護 等。惠敏法師三十年來為教育而付出的奉 獻旅程是篳路藍縷卻處世自在,師生所領 受的,是一位春風化雨的微笑校長。

新任校長陳定銘教授學經歷及著作豐 富,為國立政治大學公共行政博士。曾任 行政院客家委員會諮詢委員、國立中央大 學客家政治經濟研究所教授兼所長、國立 政治大學社會科學學院公民社會暨地方治 理研究中心執行委員、第三部門學刊總編 輯、臺灣公共治理研究中心公共治理績效 評鑑委員等。2015年本校招收第1屆人文 社會學群碩士研究生,同年向國立中央大 學借調陳定銘教授來校,協助擔任社會企 業與創新學程主任,2018年再接任人社學 群之學群長。

陳定銘校長致詞時表達其治校理念,在 現今少子化競爭的時代,學校應依據自身 特色,以心靈環保回應時代需求,以禪法 體悟與運用生活智慧,促進心靈健康。日 後更將持續實踐創辦人聖嚴法師的辦學期 許,以漢傳佛教特色為興學主軸、三大教 育環環相扣與相互支持、多元化與多層次 經營、優秀師資與法鼓山理念互為加乘效 果,以及創新為最大特色。

## 110學年畢結業典禮 師生送祝福

◎林靖縺

▲ 慧館登場, 69位畢結業生和大眾一同 吟唱〈三寶歌〉揭開序幕,方丈和尚果暉 法師以「道心、健康、學問」6字予以勉 勵,並致贈其新書《平安最幸福》與每位 畢結業生結緣;同時,也感念即將榮退的 校長惠敏法師,多年來為學校付出辛勞, 更以此期盼畢結業生,莫忘本懷,利己利 人。校長惠敏法師也以菩薩衣的寓意祝福



▲ 惠敏校長(右)為畢結業生撥穗。(張曜鐘攝)

10學年度畢結業典禮於6月11日在大 畢結業生,如海東青一般,鵬程萬里,更 以「法鼓頌」內容和師生共勉、期許未 來。頒發畢業證書的過程中,校長與師長 們為畢結業生撥穗、搭菩薩衣,猶如慈 母與遊子般,陪伴畢結業生們踏上新的旅 途。畢業生也透過致詞、學習成果影片來 感恩師長們的教誨。

> 此外,畢聯會亦在典禮前舉辦一系列 的歡送活動,將在校生對於畢業生的祝福 化為具體行動,也呼應了這次的畢業主題 「轉轉心世界」。6月7、8日連續兩天中 午於餐廳外舉辦溫馨的「祝福康樂隊」和 「音樂小沙龍」兩場音樂會,除了有師生 的個人彈唱,也有跨系的團體大合唱,並 以現場直播的方式傳達全校,現場充滿了 無限的心意與祝福。典禮當日,畢聯會亦 精心準備了豐盛的午宴,帶給畢業生們一 份難忘的回憶。畢業,並不表示結束,而 是一趟新旅程的開始。

# 714 771 週

→022年適逢法鼓山創辦 **人**人聖嚴法師提出「心靈 環保」30週年,本校於6月 30日至7月1日舉辦「2022心 靈環保跨領域對話學術研討 會」,以心靈環保為主題, 邀請各學門專家進行跨領域 之對談。因應疫情,採現 場直播與視訊連線同步之方 式,共48位學者與170位觀 眾參與盛會,展現出大眾對 心靈環保能否回應社會問題 之高度關注與好奇。 研討會首日,大會特別

邀請台北大學前校長薛富井 教授以「心靈環保:覺醒與 啟蒙」進行主題演講拉開序 幕,其後,研討會分為「心 靈環保與人文學科 」、「心 靈環保與社會科學 」 以及 「心靈環保與經營管理」3 個子題,共計26篇學術論文 發表,從佛法理路、公案、

禪修弘化、哲學、倫理、社 會心理、談判、老人照護、 綠色永續、社會企業以及管 理策略、經濟學、企業文化 等眾多層面,各自依循心靈 環保、心五四、心六倫的觀 念、方法與落實議題進行深 入討論。一般研討會中,發 表者與回應者通常是相同專 業領域之學者,然此研討會 特別安排不同學門的學者來 回應,故而不只是學者進行 心靈環保跨領域的研究,同 時讓發表與回應過程更進一 步激盪出不同學門觀點的火

兩天的研討會,經由各個 不同學門的相接、對話,讓 心靈環保跨越認知藩籬而得 到落實的種種可能與發展, 窺見心靈環保與社會議題的 緊密交會,以及未來的學術 貢獻。

會

2

## 校長<sub>Tea</sub> Time

## 《法鼓學園》歌曲緣起

多年前,法鼓人文社會學院籌備處主任劉安之校長提起:因為聖嚴師父捨報圓寂了,問敝人可否提供歌詞,以便找音樂人創作法鼓人文社會學院的「校歌」。敝人回答:我無此才德,無法擔任此重任,但建議:若有需要,可暫用聖嚴師父作詞《法鼓頌》歌曲:

法鼓法音,響徹宇宙;金山有鑛,永不憂愁; 法乳常哺,法水長流;三界眾生,苦海回頭。 祥雲法雨,普潤大千;十方三寶,心中自現; 作育龍象,遊化人間;禪修念佛,一念萬年。 修福修慧,菩薩道路;提昇人品,建設淨土; 修學佛法,分明因果;救濟眾生,慈航普度。 法鼓山呀!鼓在何處?弘法護法,就是法鼓; 法鼓山呀!誰敲法鼓?你我和他,都敲法鼓。

咚、咚、咚、咚、咚、咚、咚咚咚!

【後二段反覆】

2014年,法鼓人文社會學院與法鼓佛教學院合併為法鼓文理學院之後,一些典禮有使用《法鼓頌》,但是它屬於合唱團表演曲目,歌詞豐富,一般人難記憶,也難唱出氣勢,作為「校歌」有其困難度。

3年多前,法鼓佛教學院碩士康吉良老師主動提 起可為學校作「校歌」,請我提供歌詞,我也是 回答:無法擔任此重任,請他就聖嚴師父的著作 中取材,因為一些法鼓山相關的歌曲,也是作曲 者或弟子們從師父的著作中集句編成的。

今年,他又向我提起此事,我想到:或許可以從《法鼓頌》摘錄,融入「校訓」與「心靈環保」等字句,取名為《法鼓學園》,類似《法鼓頌》「袖珍版/校園版」,容易朗朗上口。

金山法鼓,響徹天地;心靈環保,悲智和敬。 博雅教育,化育龍象,遊化人間,修福修慧。 法鼓學園!鼓在何處?弘法護法,就是法鼓; 法鼓學林!誰敲法鼓?你我和他,都敲法鼓。 最近,康吉良老師完成了作曲,並請人編曲、 混音,可用不同方式演唱或演奏,大家可隨緣運 用。若有因緣成為校歌候選,其歌詞可與「創辦 人」連結,是一種紀念意義。若因緣不足,也是

> 可增加一首「淨化心靈、振奮人 心」的校園歌曲,善莫大焉。



樂譜、錄音檔下載: https://reurl.cc/e0xM0b



學術動態

# 一修走了三十年的路

## -本回應心靈環保三十週年的專書

**辜琮瑜**/生命教育碩士學位學程副教授暨大願·校史館主任

初啟動想要整理「心靈 其又環保」的動機,應該是 法鼓文理學院開設了必修課 「心靈環保講座」,並於2016 年負責講述心靈環保的內容而 肇端於心。記得當時只是先整 理心靈環保的方方面面,就發 現一個重要的問題意識,而那 也是累積很久的疑惑。

經常在法鼓山大普化教育 分享佛法,每每問及在場的參 與者:「何謂心靈環保?」常 會得到許多模糊或不確定的答 案,一種瞠目結舌無法回應, 卻又焦急說出「十分受用」的 感慨。似乎是內化了、運用 了,卻又言語無法明之。然 而,心靈環保不是法鼓山的核 心理念嗎?不是經常出現在活 動或課程中的名稱嗎?問及校 內學生,何謂心靈環保?一樣 會得到相類似的回應,而,心 靈環保不是這所學校的辦學理 念嗎?

於是在往後每一年的講座, 以此為題嘗試不同面向的探索 與彙整,並將別人口中幾句話 就好像可以說過去的心靈環 保,寫成了稱為「心靈環保 學」的內容。將一個像是運 動、活動、標題、標語、口號 或品牌般的內涵,當做研究議 題,最終以《聖嚴法師心靈環 保學意義與開展》專書面世。

隨著講座陸續整理出心靈環保的「心地圖」、「心視野」、「心靈環保生命教育芻議」、「聖嚴法師心靈環保『學』與整體教育觀」、「聖嚴法師心靈

環保學與終身學習」等主題, 就幾次講座內容重新架構、整理、論述,從中發現除原本的 資料,有更多內涵與論述需深 入探討,方能對應不同範疇的 連結,也希望更周全回應時人 對「心靈環保」的誤解或簡化。

探研過程中,發現其中有深刻的佛法脈絡,有應世化世的古老智慧當代語彙之轉換,能系統的彙編、也有超越系統的開放與開展,故而完成這本試圖以「心靈環保」做為介面與



▲ 辜琮瑜老師新作《聖嚴法師心靈 環保學意義與開展》於今年5月出 版。

平台,契入法師思想的全面探 宏。

研究、整理與撰寫的過程中,愈發體會其中的如海智慧,實非一本「心靈環保學」得以承載,於是退而以概論之想為之。至於深刻的底蘊與完備的內容,則有待未來以不同主題繼續探研,以符應「開展」的意義與作用。

## 漢傳佛教的療癒之道

梅靜軒/佛教學系副教授暨學術出版組組長

在至今,無人能逃脫死 有人類共同的永恆課題。疾病 也從來不只是肉體細胞的不 與、腐朽;疾病所牽動的不 類類類關。佛法並非萬靈丹 然而佛法可以是一帖解藥, 然而佛法可以是一帖解藥,解 答了生、老、病、死,解 答了生、老、病、死,解 因類無常,解答了緣起、生 滅。因為法藥的洗禮,人生可 以闊達,可以寧靜致遠、 安詳。

「佛教醫學」是佛學研究中

的一個新興領域,也可被歸類 在人文醫學的範疇下。佛學醫 學所探究的是與人的生、老、病、死息息相關的各種層面的 問題,它涉及了教義思維、經 典解讀、宗教實踐乃至社會文 化等,與面對生死、疾病治療 有關的一切。漢傳佛教傳統下 的佛教醫學研究並不涉及臨床 應用目的,所以本書所談的佛 教醫學,比較單純地屬於文獻 梳理性質,或者說是對中國歷 來傳譯的佛教醫療知識與修持 實踐的探索。 佛法浩瀚如海,三藏中有多少是與佛教醫學主題相關的教法呢?因為這將牽涉到佛教醫學的定義,目前尚無現成的標準來衡量篩選。或許可以暫時嘗試從經典文本、教義思想、佛門人物、寺院機構、佛法實踐等不同的面向來探討。透過經典與教義的梳理,我們將能對生死、對疾病的本質有一種法的觀察視角,進而掌握形色變異之苦的消解之道。又從佛教實踐角度來說,關注醫療有助於我們了解過去佛教僧俗修



▲ 梅靜軒老師新作《漢傳佛教的療癒 之道》於今年6月出版。

行者與社群之間,共同面對各 種疾病的方式與努力。

雖說命在旦夕、呼吸之間,

但對大多數人而言,生死多半不是一拍兩瞪眼的乾脆了當事。生命的無常,使得必死卻又不知何時會死的人生,充滿了變數與挑戰,忐忑與不安。老與病是橫亙在生死之間的層層難關,如鯁在喉,似乎觸手可及卻又萬般艱難;細數下來都是椎心刺骨的痛,都是血淚斑斑。佛教醫學最重要的意義,則在於能將佛法教導落實在生活中,使行持成為日常,以服食法藥為最上乘的養生方。

# 2022法鼓數典專案春季發表會

◆本校圖書資訊館主辦的「法鼓數 典專案春季發表會」於4月22日採 線上方式舉辦,發表過去一年來數位 專案的階段性成果,目的是及早公開 還在開發中的專案,讓使用者及早利 用這些資料並回饋意見,藉此讓專案 更符合使用者的需求。

本次春季發表會共發表5項專案。首 項專案是華嚴專宗學院院長賢度法師 發表「因陀羅網與無盡緣起:臺灣三 位華嚴僧人著作資料庫」,是自2012 年迄今,華嚴蓮社與本校資訊組十年 數位化合作的成果。賢度法師非常支 持佛典數位化,認為「運用現代的科 技設備培養知識教學人才,這是現代 弘法的一大課題。」臺灣3位華嚴僧人 分別是南亭和尚、成一和尚、賢度法 師,皆是具法脈相承的3位華嚴宗大 德,皆是著作等身。

第2專案是圖書資訊館館長洪振洲老 師發表「CBETA online 2021連結與創 新」,2021年新增《太虚大師全集》

| □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ |    | 洪振洲正在分享螢幕里面 |       |     |         |      |   |             |                 |              |        |
|---------------------------------------|----|-------------|-------|-----|---------|------|---|-------------|-----------------|--------------|--------|
| 2                                     | CI | BETA Online | e 202 | 1 搜 | 尋關鍵字 T  | op20 |   |             | 例<br>例 政 青 專案助理 | 游泳器 型級的文品    | 唐翎岭蜀雪  |
|                                       | 排序 | 關鍵字         | 次數    | 排序  | 關鍵字     | 次數   |   | 2           |                 | ,            |        |
|                                       | 1  | 大智度論        | 1357  | 11  | 大般涅槃經   | 630  | 1 | •           | <u>@</u>        | <u>.</u>     |        |
| D                                     | 2  | 華嚴經         | 1131  | 12  | 俱舍論     | 620  |   | <b>通</b> 舜舜 | Rudi            | 丁培峰          | 林采蓉 佛衫 |
|                                       | 3  | 金剛經         | 1074  | 13  | 大乘起信論   | 594  |   | 2           | *               | x            |        |
|                                       | 4  | 高僧傳         | 857   | 14  | 四分律     | 589  |   | <u>(A)</u>  | 質度              | <u> </u>     |        |
|                                       | 5  | 楞嚴經         | 856   | 15  | 中論      | 566  |   | 黄玉缎成一老和尚    | 質度【董事長】         | 釋廣慧佛教學系碩     | 享玟慧生命  |
|                                       | 6  | 瑜伽師地論       | 841   | 16  | 成唯識論    | 538  |   | 2           | ×               | ×            |        |
|                                       | 7  | 妙法蓮華經       | 815   | 17  | 大方廣佛華嚴經 | 505  |   | 林柳蓝         | 陳陶 陳陶佛教學系博士     | Yuen Yin Lee | 黄儀娟佛教  |
|                                       | 8  | 法華經         | 759   | 18  | 無量壽經    | 477  |   |             |                 |              |        |
|                                       | 9  | 金剛般若波羅蜜經    | 727   | 19  | 法苑珠林    | 464  |   | 8           | *               |              |        |
|                                       | 10 | 雜阿含經        | 661   | 20  | 舍利      | 459  |   | •           |                 | <b>(3)</b> Н | 1      |
|                                       |    |             |       |     |         |      |   | 扁致新佛紋學系搏    | Ikudei Lin      | 還有另外 59 位使用者 | 你      |

▲ 圖書資訊館館長洪振洲老師線上發表「CBETA online 2021連結與創新」,介紹2021年搜尋關鍵詞Top20。

與收錄國圖珍藏善本佛典,持續不斷 在經文品質與數量上投注心力,未來 AI人工智能之應用也是CBETA經營 之重點。第3專案是研究助理謝承恩

報告「口袋中的寶山:法鼓全集行動 版」,此為法鼓全集2020紀念版之電 子版,於2021年11月1日上線。相較於 舊版,新增了《聖嚴法師年譜》等, 不僅改良了界面,亦可應用在行動裝 置之中。

第4專案是佛教學系王昱鈞老師發表 「佛典與Al:文字處理應用實例」, 王老師是自然語言處理的專家,訓練 機器像人類一樣具有學習、識別、甚 至預測答案的能力。王老師認為佛典 結合AI有無限可能,可實現很多的

研究面向。第5專案是研究助理林靜 慧報告「大家來找查:敦煌寫本比一 比」,是由中華佛學研究所與比利時 根特大學佛學研究中心合作,選擇畫 質較佳的敦煌寫卷圖片進行文獻內容 數位化與校對,不但便於使用電腦搜 尋資料,更便於轉換成各種閱讀形

在總結與問答環節,聽眾踴躍互 動。洪振洲老師表示,本校開發的專 案十分歡迎各位使用,期望回饋相關 意見,讓本校的專案變得更好。



▲ 5月20日輔大宗教學系顧孝永神父(右3)、天主教學術研究院黃漢婷老師(右1)帶領 輔大學生來訪,本校佛教學系主任鄧偉仁老師(右2)導覽圖書資訊館。

## 宗教交流 輔大師生蒞臨參訪

◎陳陶

5月20日輔仁大學宗教交談中心 系顧孝永神父、天主教學術研究院 黄渼婷老師帶領神學院、宗教系、 心理系與歷史所等不同系所之學 生,與本校佛教學系主任鄧偉仁老 師所教授之「佛教現代化與全球 化」課程學生進行交流。

經雙方師生相互認識後, 鄧老 師首先介紹法鼓山三大教育、本校 的辦學理念、研究與修行並重的特 色,以及佛教學系著重於學術專 業、實用佛法與接軌國際的方針。 輔大學生來自不同的系所,雖然有 些同學對於佛教不是特別了解,但 都抱持著相當開放的心態。顧神父 則介紹基本的天主教教義以及輔仁 大學的特色,認為耶穌基督是要救 度這個世界,要相信自己和別人都 是天主所愛的、支持的,生命是有 意義的。輔仁大學作為臺灣第一所 創辦宗教學系的學校,不僅要學習

每個宗教的教義,更重要的是要從 自己的宗教經驗回答生命的問題。

其後,雙方師生對重要的宗教議 題進行深入的討論, 比如輔仁大學 現在僅有大約1%的學生是教友,如 何在學校營造良好的宗教氛圍?在 科學和理性為主導的現代化社會, 有人認為「人不是上帝創造的,相 反,上帝是人創造的」,應該如何 回應這樣的問題?這些議題也許沒 有最終的答案,但是在討論的過程 中,就能夠激發大家對宗教與社會 的相互理解。討論結束後, 鄧老師 為輔大師生導覽法鼓山,介紹聖嚴 師父開山創校的歷程以及本校的禪 悦境教。鄧老師表示,未來也希望 安排本校學生前往輔大參訪,期許 兩校之交流可以延續下去。因為在 宗教現代化與全球化的時代,不僅 是佛教各個傳統之間需要對話,佛 教也需要與其他宗教進行跨宗教的 對談,共同分享經驗與智慧。

# 錘百鍊為

旬

瑶 (飾演 《悠悠鹿鳴》

### 節課,汪其楣老師要我們運用身 體來「寫」名字,表演的過程必 須靜默,不能說話,我覺得很好 玩,表演真有趣。可是到後來要 演戲,就感覺到困難。尤其我發 音不標準,汪老師特別幫我安排 正音的老師,受訓練習,矯正我 的國語發音,也找了很多古典詩 文給我讀,讓我熟悉文學的節奏 和表達方式。

有時候很沮喪,像我練習說

佛典戲劇課程心得分享



▲ 《悠悠鹿鳴》劇照(李東陽攝),作 者黃齡瑤(中)與歐陽如娟(右1)飾 演母鹿,孫馨平(左1)飾演小鹿。

一句母鹿的台詞:「我死不足 惜……」老師舉了各種例子,告 訴我怎麼表達,但我練了上百次 還是沒辦法達成那種意境和口 氣。母鹿好想哭,但母鹿繼續不 斷地練習下去。

因為常常在家練台詞,母親 也將我所有戲段的台詞聽得滾瓜 爛熟。我講上一句,母親就會接 下一句。比如我說:「人不可能 不吃我們,人的王只答應……」 母親就會立刻接:「不到草原上 來獵殺我們。」我真是又好氣又 好笑——我還不會,媽媽怎麼就 會了!而且母親把台詞念得很自 然,我聽她念,比自己拼命用 力練還容易感動,她真是我的專 屬助教。排練豐子愷護生畫集那 一段時,母親也聽得會背了。當 她平易真誠地說出這個故事的全 文,我竟馬上感動得流淚…… 原來表演需要一種人生的「火

我還是慶幸自己通過戲劇的 淬鍊與要求,在演戲過程中,我 真誠地把自己變成劇中角色;演 完之後我覺得自己變勇敢了!就 是那一步,我跨出去了!我盡全 力把它完成了! 我跟上劇組的節 拍,沒有掉拍,這是我最開心的 事。

# The Abhidharmakośopāyikā-ţīkā

### A long-haul collaborative project of the Āgama Research Group and the Library and Information Center

© Bhikkhunī Dhammadinnā (Āgama Research Group, director; Visiting associate research professor, DILA)

rn the first of this four-part series that Lcame out in issue no. 31 of DILA Newsletter I introduced Samathadeva's Abhidharmakośopāyikā-ţīkā, the text on which the Agama Research Group and the Library and Information Center have been engaged with in a long-term digital project started in 2011. In this second part I am going to share what brought me to work on this text and initiate this project—indeed various causes and conditions (因缘) that favourably came together. As follows.

#### Early causes and conditions: Theravāda practice and Mahāyāna studies

Now, I had been a lay Buddhist practitioner for a number of years, and had been studying Indology, Indo-Iranian philology and Tibetology at the 'Orientale' University of Naples for the previous 11 years or so when, in 2008, I was a PhD student spending in Japan my last year of doctoral research.

By way of background: in Italy there was no subdivision into BA and MA courses. One would simply enrol in a university program lasting 4 to 6 years. All Asian studies curricula had a modern spoken Asian language as a compulsory base. This was in addition to a second either modern or classical Asian language. In my case I wanted to study ancient Indian languages and philosophy and so I chose Sanskrit. (Pali was not offered at any Italian university, and I had been studying it on my own for some time.) For the modern language I took up Tibetan as this was the only one that—to my uninformed knowledge would have been of some use to the study of Indian Buddhism!

The Italian academic tradition of Buddhist studies was not at all strong in the area of early Buddhism-nor of Theravada, for that matter—whereas it was renowned for the study of the Indo-Tibetan Vajrayāna traditions. Thus during my years at Naples University it was not clear to me that the Theravada tradition did not equate with 'early Buddhism' as such. We were never instructed that comparative studies of Āgama and Vinaya literature was the essential foundation for the study of early Buddhism. The idea of 'buddhismo antico' (early Buddhism) was rather fuzzy and either implicitly related to an a-historical construct of 'primitive Buddhism' or, as a matter of fact, conflated with Theravada.

I ended up not pursuing academic specialisation closest to my main scriptural and practical interest in early Indian Buddhism but I focused on Tibetan and then Khotanese texts. My graduation thesis consisted of an edition, translation and study of an unpublished Tibetan text of the bon tradition. My PhD project was on the formative stage of bodhisattva texts and ideologies in Khotan. One factor impacting this trajectory was the influence of the Theravada practice community I happened to be more closely associated with, which was rather anti-scholastic and uninterested in the textual tradition. I felt somewhat deterred from studying academically something that was nevertheless so close to my practitioner's heart. Another factor was the stronger scholarly and personal affinity felt with my MA and PhD



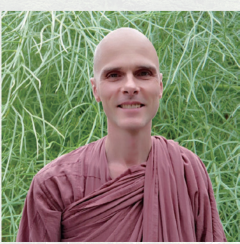
▲ The late Professor Karashima Seishi (辛嶋靜志)

supervisors, more important to me than the subject matter we would be working on.

#### First steps and deep dive into the early Buddhist texts and teachings: with Bhikkhu Anālayo and Karashima Sensei

So now, back to 2008, there I was, in Japan, studying Buddhist philology under the guidance of the late Prof. Karashima Seishi (辛嶋靜志) as a visiting doctoral student at the International Research Institute for Advanced Buddhology (ARIRIAB) at Sōka University. All of a sudden I found myself immersed in a world of students, scholars, libraries and an academic tradition that was doing first-hand research not only on the Mahāyāna sūtras I was working on for my PhD research, but also on the early Buddhist texts, both Agamas and

I had already come into contact with the venerable Bhikkhu Anālayo about a year or so before going to Japan in early 2008. We had started to collaborate and exchange ideas and I had become acquainted with his comparative studies of the early Buddhist discourses in Pali, Chinese, Sanskrit, Tibetan and other languages. One source that would from time to time come up in Bhikkhu Anālayo's papers was precisely the Abhidharmakośopāyikā-ţīkā. I continued to remain ignorant of the structure and significance of this text except for having become aware that it contained canonical



▲ Venerable Bhikkhu Anālayo (無著比丘)

citations of discourse parallels to the Nikāyas and Agamas.

By attending the late Prof. Karashima's reading groups of Central Asian Sanskrit manuscripts (the Brāhmī Club), the complexities of the Agama transmission became more apparent. Around the same time my collaboration with Bhikkhu Anālayo intensified. The Vinayas and the Āgamas in their multilingual witnesses became part of my daily life. And the Abhidharmakośopāyikā*ṭīkā*—no longer extant in Sanskrit but only in Tibetan translation—truly came to life in my inner and outer world at once.

#### Meeting Honjō Sensei

I came to know that Prof. Honiō Yoshifumi (本庄良文), who had compiled a table of Āgama sūtra quotations and parallels in the Abhidharmakośopāyikā-ţīkā (that I had first seen referenced by Bhikkhu Anālayo), was a living scholar, a committed priest in charge of an important Pure Land temple, and a professor at Bukkyō University in Kyōto. Prof. Honjō had also translated the entire Abhidharmakośopāyikā-ţīkā into Japanese in instalments, over a period of nearly three decades.



A plan begun to form in my mind that perhaps once my PhD thesis and examination was over, I could return to what I now had the scholarly framework to call by its name: the study (so integral to the practice) of the early Buddhist texts and teachings. With a few exceptions, the majority of students and scholars who are proficient in classical Tibetan are interested either in the study of Mahāyāna scriptures or in the Indo-Tibetan scholastic traditions. I felt a sense of purpose and joy thinking I could put my knowledge of Tibetan to the service of the field of early Buddhist studies and of the transmission of the Buddha's liberating teachings at large. It seemed that at long last my life as a scholar and my life as a practitioner were more fully aligning for my own benefit and for the benefit of others.

I was later awarded an extension of my Bukkyō Dendō Kyōkai scholarship and was



Professor Peter Skilling (Bhadra Rujirathat)

able to return to Japan (except for a brief spell back to Italy when I had to defend my dissertation). I spent another 9 months in Kyoto. Through the hospitality of Professors Silvio Vita and Funayama Tōru (船山徹) at the Italian School of East Asian Studies and Kyōto University, and the care of Professors Hiraoka Satoshi (平岡聡) and Fukita Takamichi (吹 田隆道), I was finally introduced to Prof. Honjō, reportedly a very reserved, gentle and impeccable scholar and person.

I remember vividly our first encounter in his office. And then many more weekly meetings to come when attending a study group at Ōtani University. On that very first meeting, Prof. Honjō had me promise that alongside a complete English translation I would also prepare an edition, something he had not done and was not planning to do. To that end, he generously shared a digitised text of the Peking edition of the text, alongside his heartfelt trust and encouragement. Like all my teachers and benefactors, he seemed to believe in me—or my potential—more than myself.

#### Ācāriya Peter Skilling's notebooks

At the ARIRIAB I had also had the good fortune of getting to know the great savant Prof. Peter Skilling (Bhadra Rujirathat), who had read through the entire Abhidharmakośopāyikā-ţīkā for his own edification when he was studying sūtra literature in Pali and Tibetan in Bangkok, as well as having published a handful of translations and studies of sūtra quotations in the Abhidharmakośopāyikā-ţīkā, back in the 1970s and early 1980s.

In fact Prof. Skilling and Prof. Honjo had worked and published independently but simultaneously. When I informed him of my intention to work on this text, Prof. Skilling readily shared with me his ancient handwritten reading notes. They came contained in precious and fragile notebooks-all made in Japan!—that later on my friend and then Dharma Drum Buddhist College student Woon Wan-ru (溫婉如) carefully colour-scanned for us. He also shared his own digitised text of the Abhidharmakośopāyikā-ţīkā, prepared in collaboration with a Tibetan scholar, via Dr. Christoph Cüppers of the Lumbini International Research Institute in Nepal (an institution established by the Japanese

(part 2 of 4; to be continued)